Stefano Tedeschi — Sapienza Universita di Roma
Gitanos: incontri e conflitti con 1" Altro"

Se il contatto con la cultura araba avvenne in un periodo formativo per la cultura spagnola, che
iniziava a definirsi di fronte a questa presenza "altra", altre due figure dell'alterita — gitanos e picaros
— contribuirono in modo significativo a definirla, ancora una volta attraverso una dialettica
multiforme di negazione, fascinazione e confronto.

La cultura gitana ¢ legata alla cultura spagnola da oltre 500 anni e la rilevanza dei suoi elementi ¢
innegabile. L'arrivo delle prime carovane nella penisola iberica ebbe caratteristiche molto simili a
quelle descritte per il resto d'Europa: piccoli gruppi che si dichiaravano originari del Basso Egitto
attraversarono i Pirenei all'inizio del XV secolo e il loro periodo iniziale in Spagna fu segnato da
contraddizioni. Le accuse di stregoneria e strane usanze furono contrastate da numerose espressioni
di difesa e sostegno: in generale, si puo affermare che i Kalé furono inizialmente accolti con favore.
Tuttavia, il tono curioso e amichevole dei primi documenti ¢ in netto contrasto con la legislazione
della fine del XV secolo, che mirava a ottenere la loro esclusione sociale e culturale.

Secondo il modello proposto da Maria Helena Sanchez Ortega, i rapporti con le autorita spagnole
hanno attraversato quattro fasi principali: un periodo "idilliaco" di pellegrinaggio (1425-1499), un
periodo di espulsione (1499-1633), un periodo di assimilazione forzata (1633-1783) e, infine, un
periodo di incorporazione e uguaglianza giuridica (1783-oggi).

In effetti, la prima legge anti-gitana, promulgata dai Re Cattolici nel 1499, incarna i primi sintomi di
una difficile convivenza e inaugura una serie di misure volte a normalizzare la loro presenza in
territorio spagnolo, misure che, nello stesso periodo, proliferarono in tutta Europa. La natura di queste
decisioni ¢ principalmente politica, poiché 'esistenza di un popolo indipendente rappresentava una
sfida ai progetti di omogeneizzazione dei nascenti stati europei. Questa politica assimilazionista fu
piu intransigente nei regni di Castiglia e Aragona che altrove: la legge del 1499 imponeva ai gitanos
di abbandonare il loro stile di vita nomade, di servire un signore e di intraprendere un mestiere. In
pratica, l'obiettivo era che rinunciassero alla loro identita, alla loro lingua, persino al loro modo di
vestire e adornarsi, e la disobbedienza veniva punita con la minaccia dell'espulsione. Ciononostante,
il progetto di eliminazione socioculturale tentato all'alba del XV secolo fu in gran parte un fallimento.
Sebbene alcuni scegliessero "mestieri noti" e si stabilissero nelle periferie delle nuove citta, la
maggior parte continud a seguire le proprie usanze, rivelando una notevole volonta di resistenza,
come testimonia la letteratura che si concentra su di loro.

Nel corso del XVI e XVII secolo, la minoranza gitana inizio un processo di trasformazione dalla sua
esistenza nomade a diverse forme di vita stanziale. Tuttavia, si trattava ancora di una minoranza
distinta dalle altre per le sue usanze, considerate strane. Tuttavia, durante il XVII secolo, iniziarono
a emergere situazioni diverse all'interno di questo gruppo a seconda dei loro insediamenti, come
afferma Sanchez-Ortega:

Il panorama della minoranza gitana nel XVII secolo ¢ quello di un popolo in cui esisteva gia una distinzione tra alcuni
che erano considerati pericolosi e problematici, mentre altri, al contrario, non erano visti come molto diversi dal resto
degli abitanti del paese, e non furono adottate misure repressive nei loro confronti. Nonostante i memoriali scritti nel
XVII secolo e I'abbondante letteratura prodotta contro questa minoranza nello stesso secolo, 'ascesa al trono di Filippo
IV (1621-1665) rappresento un notevole sollievo, almeno dal punto di vista giuridico, per gli uomini e le donne di questa
minoranza. Come i suoi predecessori, Filippo IV emano una sanzione pragmatica riguardante i Rom nel 1633. Dopo



questa data, la loro espulsione non fu piu considerata essenziale e quest'anno puo essere ricordato come il momento in
cui questo gruppo ottenne l'integrazione legale nel nuovo paese d'adozione. (Sanchez-Ortega, 2009, 76).

La prammatica del 1633 promosse anche, per la prima volta, iniziative di integrazione nelle citta
spagnole. Tuttavia, queste non ebbero molto successo, poiché a meta del XVI secolo Carlo II emano
nuovi regolamenti (1643) che tornarono alla durezza delle leggi del passato. Questa sovrapposizione
di diverse disposizioni causd notevole confusione, tanto che si rese necessaria la promulgazione di
un'altra prammatica alla fine del secolo (1695) per sistematizzare la legislazione esistente. In questo
testo, secondo lo stesso studioso,

per la prima volta si tenta di stabilire una distinzione tra gitanos stanziali e quelli non stanziali, ovvero i "vagabondi" o
nomadi. Per la prima volta si decide anche di effettuare un censimento per determinare con precisione l'entita numerica
della minoranza e si ordina che i gitanos tengano registri pubblici dei cavalli di piccola taglia di loro proprieta. [...] E
anche probabile che da questo momento in poi si siano iniziate a organizzare licenze e permessi per lasciare legalmente i
loro luoghi di residenza, come logica conseguenza delle misure di insediamento adottate dalle sanzioni pragmatiche e
come compensazione per le restrizioni alla circolazione a cui erano sottoposti. [...] Questa distinzione tra gitanos
"vagabondi" e quelli che avevano gia stabilito i loro luoghi di residenza dimostra quindi la lenta evoluzione della
minoranza e l'altrettanto lento progresso del gruppo nel corso di questo secolo. D'altra parte, rappresenta anche il
riconoscimento legale da parte delle autorita dell'esistenza di due diverse realta all'interno della minoranza: da un lato,
coloro che causavano problemi ai contadini con le loro rapine e aggressioni, e dall'altro, coloro che avevano imparato a
vivere tra i vicini, si guadagnavano da vivere con il loro lavoro e quindi godevano di rispetto e considerazione generali.
(Sanchez-Ortega, 2009, 90).

Nonostante questo, nel settembre del 1749, Ferdinando VI emise un mandato di arresto per tutti i
gitanos del paese. L'ordine fu eseguito senza esitazione, sebbene, come in altre occasioni, alcuni
sindaci e autorita si rifiutassero di collaborare. Ciononostante, le conseguenze furono terribili: uomini
e donne furono separati, i primi inviati agli arsenali per sostituire gli operai che vi lavoravano, e le
seconde in stabilimenti dove avrebbero lavorato come filatrici. Intere famiglie furono separate e
sfollate, e molti uomini e donne non fecero mai ritorno a casa. Nell'operazione, ricordata come "la
grande retata", furono imprigionati tra 1 9.000 e 1 12.000 tra uomini e donne: un numero esorbitante
per l'epoca che cred enormi problemi logistici legati ad alloggi, cibo e sicurezza. Allo stesso tempo,
la mancanza di fabbri, acquaioli e tessitori si fece presto sentire nei villaggi, e sorsero le prime
lamentele e proteste per la natura indiscriminata della misura. Nell'ottobre dello stesso anno, alcuni
di loro avevano gia iniziato a essere rilasciati, sebbene a tutti fossero stati sottratti i loro beni, che
furono venduti per finanziare l'operazione di polizia.

Questa decisione politica colpi proprio il settore che stava vivendo I'assimilazione piu avanzata: le
famiglie con residenza permanente e persino i matrimoni misti, per i quali era obbligatoria
l'applicazione dello ius mariti, che salvava il coniuge solo quando il marito era un payo, cioé¢ non
gitano.

Nel 1765, Carlo III ordino finalmente la liberazione di tutti coloro che erano rimasti negli arsenali e
negli istituti femminili, ma la comunita avrebbe impiegato molti anni per riprendersi da questo colpo.

Nella prima meta del XIX secolo, la maggior parte dei gitanos si era stabilita nei centri urbani e i
rapporti con il resto della societa divenne sostanzialmente pacifico, sebbene la loro emarginazione
sociale e la loro immagine pubblica non migliorasse. Alla fine del secolo, le armi delle nuove scienze
ottocentesche, dalla criminologia alla nascente antropologia, furono rivolte contro i gitanos, con tutto
il loro bagaglio razzista.



11 discorso pubblico si fece dunque sempre piu carico di qualificazioni che definivano i gitanos come
"rettili umani", una "razza di criminali" o una "razza immorale". Il fiorente campo della criminologia
assunse il ruolo di guida della civilta occidentale alla fine del secolo e si interesso di questi (e altri)
nemici interni che non avevano osato rimanere nelle terre lontane del mondo coloniale, a una
rassicurante distanza dal buon cittadino europeo. (Sierra Alonso 2015: 195)

Nel corso del XX secolo, si verificarono nuovamente numerose migrazioni, che interessarono tutta
'Europa, sebbene in misura minore la Spagna. I Rom che migrarono in questo periodo provenivano
dalla Romania, per timore della schiavitu, o dalla Russia. Dopo la Seconda Guerra Mondiale e la
persecuzione subita dai nazisti — quasi 250.000 morirono tra il 1940 e il 1945 — 1 cosiddetti ungheresi
arrivarono in Spagna. Questi Rom provenivano dai Balcani e decisero di fuggire verso ovest in cerca
di una situazione piu favorevole.

La presenza dei Rom fu fonte di ispirazione per molti artisti della letteratura, della musica e della
pittura. Mentre le prime tracce dei gitanos in Spagna si trovano nei testi giuridici del XV secolo,
ampie rappresentazioni letterarie li caratterizzano nelle opere di autori importanti come Cervantes e
Lope de Vega. Durante il periodo romantico, il tema della gitana, soprattutto nella rappresentazione
della gitana andalusa, subi un cambiamento significativo, grazie alle opere di artisti inglesi come
George Borrow e William Starkie, e francesi come Prosper Mérimée. che nelle pagine del suo
romanzo piu famoso, cred I'immagine di Carmen, la gitana che divenne uno stereotipo diffuso in tutto
il mondo. Questo fascino per una minoranza che non superd mai una minima parte della popolazione
della Penisola Iberica dimostra come la loro presenza fungesse da specchio in cui la cultura spagnola
si definiva, replicando questa dialettica con I'altro gia evidente nel caso della cultura araba.

Nella costruzione di questo rapporto ambivalente, fino al XIX secolo prevalsero rappresentazioni
stereotipate e negative dei gitanos, accompagnate da una quasi totale incomprensione delle sue
tradizioni culturali. Tanto che emersero solo gli aspetti piu visibili: "un orrore antico e allo stesso
tempo un grande fascino, dovuto alla barbarie" (Bartra 2001: 95), riflesso in immagini che oscillavano
tra emarginazione e seduzione, fascino e disprezzo, elemosina e punizione. In uno studio dedicato
alla cristallizzazione del mito gitano nella cultura spagnola, Carmen Olivares Marin ricorda come
"una volta generato il mito, riaffermato dal diritto e dall'arte, 'i'mmagine dei gitanos fini per essere
intesa come verita nella societa maggioritaria. Parallelamente, l'influenza del senso di dominio della
societa maggioritaria fini per convergere nel distorcere la loro immagine”. (Olivares Marin, 2009)

Questi stereotipi furono costruiti per controllare, reprimere o assimilare il popolo gitano e rimasero
praticamente invariati fino al XVIII secolo, ricadendo in quattro categorie di rappresentazione:
esotica, mascherata, degradata e neutralizzata.

Uno dei temi ricorrenti fin dall'inizio fu il nomadismo, e 1'immagine della carovana divenne un
soggetto privilegiato di rappresentazione artistica. Vennero inoltre evidenziati il loro modo distintivo
di vestire e le loro caratteristiche fisiche: "pelle e occhi scuri, capelli lunghi, barbe folte e volti
spigolosi, abiti molto colorati e ornamenti esuberanti (collane, bracciali, cavigliere, orecchini con
campanellini, ecc.)" (Olivares Marin 2009). Cio consolida un'immagine che cristallizza un'idea
dell'uomo e della donna gitanos legata all'esotismo, alla criminalita, alla chiromanzia e all'occulto,
un'idea riprodotta in innumerevoli dipinti, testi e leggende popolari. Per quanto riguarda la musica,



[...] 1 gitanos sono stati associati alla musica fin dal XV secolo, soprattutto nei canti e nelle danze
spagnole, pur non possedendo un linguaggio musicale comune. Solo nel XVIII secolo raggiunsero
una certa fama e prestigio nella societa, che vide il suo apice nel XIX secolo. Da allora in poi, la loro
musicalita fu sufficientemente permeata di caratteristiche proprie da diventare parte dell'identita
nazionale. (Olivares Marin 2009)

Sebbene alcune rappresentazioni dell'uomo e della donna gitanos emergano nella letteratura spagnola
gia alla fine del XV secolo (ad esempio ne La Celestina), ¢ principalmente nell'opera di Cervantes
che questa figura acquisisce una trascendenza dai molteplici significati. Cervantes probabilmente
conosceva il popolo gitano attraverso legami familiari e la sua esperienza lavorativa, che gli permise
di viaggiare per le strade dell'Andalusia e della Spagna. Da queste esperienze, le sue opere riflettono
le credenze e gli stereotipi dell'epoca, come si vede ne La Gitanilla, il testo iniziale delle sue Novelle
Esemplari (1613):

Sembra che gli uomini e le donne gitanos siano nati al mondo esclusivamente per essere ladri: nascono da genitori ladri,
vengono cresciuti da ladri, addestrati a essere ladri ¢ alla fine diventano ladri comuni, comuni; e il desiderio di rubare ¢
I'atto di rubare sono in loro come tratti inseparabili, che solo la morte puo rimuovere. (Cervantes 1982)

Mentre la visione degli zingari in questo famoso incipit € estremamente negativa, diventa piu sfumata
nelle pagine successive, nella descrizione della protagonista, Preciosa, e del gruppo con cui vive.
Mentre la giovane donna ¢ idealizzata, la rappresentazione del mondo gitano ¢ piu realistica nel lungo
discorso che il vecchio gitano rivolge al protagonista maschile del romanzo, il giovane Andrés, il
nobile che accetta di vivere con loro per amore di Preciosa. Alcuni dettagli nel discorso dell'anziano
mostrano che Cervantes non aveva una visione del tutto negativa di quel mondo, e quando Preciosa
gli risponde, le sue parole trasmettono un profondo senso di liberta personale, derivante proprio dalla
sua identita:

Poiché questi signori hanno stabilito con le loro leggi che io sono tua, e quindi ti hanno dato a me, io ho stabilito con la
legge della mia volonta, che ¢ la piu forte di tutte, che non desidero essere tua se non alle condizioni che abbiamo
concordato prima del tuo arrivo. Devi vivere in nostra compagnia per due anni prima di godere della mia, affinché tu non
ti penta facilmente della tua decisione, né io sia ingannata dalla fretta (...). Questi signori possono benissimo darti il mio
corpo; ma non la mia anima, che ¢ libera, ¢ nata libera e deve rimanere libera. (Cervantes 1982)

Cervantes esprime cosi l'interesse per uno stile di vita piu libero rispetto alla societa spagnola
dell'epoca e riflette una contraddizione fondamentale tra gli stereotipi e 1 pregiudizi che avrebbero
continuato a ripetersi nel corso dei secoli e un fascino represso per questo mondo. Indubbiamente,
nella Spagna rappresentata nelle Novelas Ejemplares, i gitanos vivevano ai margini di una societa
che li teneva in scarsa considerazione, come dimostrano le leggi emanate per controllarli. E, come ci
ricorda Juan Bautista Avalle-Arce,

il discorso dell'anziano, che funge da una sorta di pilastro centrale della struttura del testo, ¢ un buon esempio della
dialettica di Cervantes in questa occasione. [...] Ora, scrivere un romanzo popolato da tipologie letteraric emarginate
dalla letteratura dell'epoca, e che fungevano da caratteristiche distintive dell'opera fin dal titolo stesso, tutto cio costituiva
audacia creativa e sicurezza. Inoltre, e questo € molto importante, il fatto che la protagonista fosse (a quanto pare) una
gitana e che la sua presenza sulla scena provocasse sempre la comparsa quasi simultanea di un gruppo di persone del suo
stesso gruppo, tutto cid aveva un valore rivelatore per il lettore dell'epoca. (Avalle Arce 1982: 11)

Sulla base di queste considerazioni, ¢ possibile leggere il romanzo simultaneamente come una
rappresentazione realistica, in cui 1 gitanos sono "ladri e nati per essere ladri", e come un romanzo in



cui Cervantes li usa come figure stilizzate: puo cosi soddisfare le aspettative dei lettori e nello stesso
tempo criticarli, confrontando la loro vita con quella della nobilta.

Se si osserva attentamente come le due societa siano rappresentate parallelamente, si puo notare come
la societa gitana sia descritta come una comunita libera e indipendente, mentre la societa urbana dei
nobili appare piuttosto corrotta e comunque governata da norme di comportamento stagnanti e
irrealistiche:

Questo ci riporta a La gitanilla e alla questione di dove stiano le simpatic di Cervantes nei confronti dei gitanos.
Nonostante la sua iniziale apertura nei loro confronti, I'autore aveva bisogno ne La gitanilla di bilanciare la sua condanna
di routine di questo gruppo emarginato con una condanna sottilmente implicita di elementi della societa spagnola. [...]
Inoltre, Cervantes rimane tipicamente riluttante, dopo aver affermato una condanna di tipo generale, come nelle parole
iniziali de La gitanilla, a mantenere questa generalizzazione senza trovare prove rilevanti. Due volte nel racconto, la
condanna generale viene contestata, una volta attraverso la voce del personaggio principale, e una volta nel commento
del narratore: "Non siamo tutti cattivi", dice Preciosa, mentre piu avanti leggiamo: "Andrés e un altro gitano caritatevole
vennero da lui [Alonso Hurtado] — perché anche tra i demoni ce ne sono alcuni peggiori di altri, e tra molti uomini cattivi
ce n'é spesso uno buono". (Pym 2006: 29-30, mia traduzione)

Se gli eventi storici menzionati in precedenza non alterarono 1'immagine dei gitanos spagnoli, o
addirittura contribuirono a peggiorarla, a partire dal XIX secolo, in tutte le culture dell'Europa
occidentale, a quella tradizionale si aggiunsero altre immagini, destinate a non scomparire. Una
riguardava la figura della donna, e 1'altra si riferiva ai gitanos come a un popolo esotico, primitivo e
semi-selvaggio, che avrebbe suscitato la curiosita di scrittori, viaggiatori e artisti in gran parte
d'Europa. Queste due immagini, di fatto, si sarebbero accumulate, ed entrambe contribuirono alla
creazione di nuovi stereotipi, che si dimostrano ancora una volta ambivalenti:

un popolo arcaico, una razza fossile, che non si era evoluta nel tempo. Questa visione generica, da cui derivavano le
caratteristiche morali e culturali loro attribuite, influenzo tutti i gruppi rom europei, sebbene in Spagna molti osservatori
sostenessero che la (presunta) origine africana dei Calé (i Rom della penisola iberica e della Francia meridionale)
accentuasse il loro primitivismo naturale. Questa razza preistorica, che viveva persino nelle caverne, come si poteva
osservare in Spagna, sarebbe rimasta vicina alla natura animale dell'uomo primitivo, con tutto il bene ¢ il male che cio
comportava. (Sierra 2015: 6)

Mentre lo stereotipo romantico evidenzia caratteristiche apparentemente positive: un popolo di artisti,
amanti della vita nomade e della liberta, a diretto contatto con la natura, incarnazione di uno stile di
vita molto gradito ai romantici. Tutto cio, tuttavia, non impedisce loro di continuare a essere
considerati un gruppo subordinato, e lo stereotipo della gitana romantica verra utilizzato in opere di
ogni genere: dalla letteratura alla pittura, dalla musica ai libri per bambini, fino a comparire negli
spettacoli delle Esposizioni Universali dell'ultimo quarto del XIX secolo, completamente distaccati
dalla realta, come ricordano Luis Sazatornil Ruiz e Ana Belén Lasheras Pefia nel loro studio sulla
rappresentazione della Spagna alle Esposizioni di Parigi (2005). In questo contesto, I'immagine della
gitana trova la sua espressione definitiva nel personaggio di Carmen, nato tra le pagine di Prosper
Mérimée (1845) e immortalato nell'opera lirica di Georges Bizet (1874). Tuttavia, questo
cambiamento era gia stato osservato nella letteratura spagnola, come ha dimostrato Carmen Parrilla
nel suo studio dedicato alla rappresentazione delle donne zingare nei romanzi del XIX secolo (2016).

Questa trasformazione della figura zingara crea un vero e proprio mito popolare, che si estende oltre
il XIX secolo nelle innumerevoli versioni e varianti dell'opera di Bizet, dall'opera al cinema. Infatti,
mentre inizialmente "la nostra Carmen ¢ il prototipo di una nuova classe, un proletariato femminile
con un'enorme capacita di ribellione, composto da donne economicamente indipendenti ed



emotivamente attive, il mito di Carmen ¢ rivoluzionario nella misura in cui distrugge 1'ordine sociale
costituito e la morale borghese". (Vera Balanza-Meléndez Malavé 2008: 344) Nelle oltre cento
versioni prodotte nel XX secolo, questo personaggio ¢ diventato un mito e uno stereotipo della
Spagna. Questa immagine serviva sia a un pubblico straniero che mostrava un crescente interesse per
una regione considerata per molti anni una remota provincia d'Europa, sia a un modo per costruire
un'immagine accettabile del paese dopo le devastazioni della Guerra Civile.

Nulla potrebbe essere pit appropriato, quindi, di questi prodotti: messaggi che cercano l'accettazione pubblica attraverso
un meccanismo di novitd/riconoscimento basato sulla rappresentazione di stereotipi: alcuni rinnovati in base alle mutevoli
circostanze geopolitiche, altri preservati da tali dinamiche e ancorati — come abbiamo detto — a una struttura visiva che
enfatizza 1 valori identitari in cui populismo e nazionalismo si fondono perfettamente. In questo modo, la cultura ispanica
diventa spagnola, e la cultura spagnola si identifica con elementi tipicizzati — fin dal XVIII secolo e agli occhi di
osservatori esterni — come andalusi: focose gitane, coraggiosi toreri, canti popolari e grate di ferro... come elementi che
vanno e vengono, ricollocati a Siviglia, a Madrid, a Ronda o, per estensione, in Messico o a Los Angeles. (Vera Balanza
— Meléndez Malave, 2008: 347)

Un contributo fondamentale alla decostruzione di questo stereotipo venne da Federico Garcia Lorca
e dal suo trattamento del gitano andaluso, tema che pose al centro della sua opera poetica. Come egli
stesso affermo: "Credo che essere di Granada mi inclini a una comprensione empatica del
perseguitato. Del gitanos, del nero, dell'ebreo, del moro, che tutti portiamo dentro di noi". A questa
situazione anagrafica si aggiunsero lo studio e la conoscenza diretta del canto gitano andaluso,
elemento culturale che si rivelo fonte di ispirazione fondamentale per uno dei suoi libri cruciali,
Poema del cante jondo (1921). Quest'opera si presenta come un omaggio al flamenco, tipica forma
culturale del mondo gitano andaluso, e qui si cominciano a intravedere i temi che riappariranno, in
forma piu sviluppata, in Romancero Gitano (1928). Parlando del Romancero durante una conferenza,
Lorca dichiaro: "Il libro, nel suo complesso, sebbene si intitoli gitano, ¢ il poema dell'Andalusia, e lo
chiamo gitano perché il gitano ¢ I'elemento piu alto, piu profondo, piu aristocratico del mio paese, il
piu rappresentativo del suo carattere, e colui che custodisce le braci, il sangue e l'alfabeto della verita
andalusa e universale".

Recuperare le tradizioni piu radicate dei gitani andalusi nella sua poesia non implica alcuna resa al
folklorismo e agli stereotipi, ma piuttosto un approfondimento, fino all'essenza, di una cultura che
nella sua visione rappresentava la quintessenza dell'umanita. Questa capacita di Lorca di abbracciare
un'altra cultura diede origine a voci su una presunta origine gitana del poeta, e in una lettera a Claudio
Guillén, il poeta stesso tenta di distanziare la sua poetica dall'identita gitana, scrivendo: "Il mio mito
di essere gitano inizia a infastidirmi un po'. Confondono la mia vita e il mio carattere... Inoltre, essere
gitano mi da un'aria di ignoranza, di mancanza di istruzione e di poeta selvaggio, cosa che sapete
benissimo che non sono.”

L'intera raccolta si presenta come un testo profondamente interculturale e, tra i suoi testi Preciosa y
el aire ¢ quello che meglio riflette una visione globale della rappresentazione degli gitanos nella
cultura spagnola. Il tema principale della ballata ¢ la descrizione simbolica di un tentativo di violenza
sessuale, 1 cui protagonisti sono Preciosa e il Vento, metafora di un personaggio maschile minaccioso
e lussurioso. Una lettura intertestuale basata sul nome della ragazza ne La Gitanilla ci permette di
interpretare Preciosa come l'immagine di una cultura costantemente minacciata, che non trova
salvezza nella casa del console inglese, né nella protezione della Guardia Civil, ma solo nel bere latte,
simbolo per eccellenza di un ritorno alle sue radici profonde.






